

Dios le dice a Moshé que le diga al Pueblo Judío que El los va a sacar de Egipto, pero ellos no escuchan.

SHALOMHAVERIM Monsey, New York 1 845 445 3898 www.shalomhaverim.org

# Jadashot shel Toráh

halomhaverin

Director:
Eliyahu BaYona
Monsey, New York
Shalomhaverim.org

Judaísmo Ortodoxo Moderno

### **NOTICIAS DE TORAH**

# PARASHÁ SHEMOT VAERA

Éxodo 6:2 al 9:35 y Yejezquel 28:25 al 29:21

#### **INTERIORES**

6:6-7 "Y Yo os redimiré con brazo extendido y grandes juicios. Y Yo os tomaré para Mí por pueblo y será para vosotros un Dios"

El mundo fue creado con diez frases. (Que haya luz...). En Egipto hubo diez plagas. ...pagina 3

6:7 "Y os tomaré para Mí por pueblo y Yo seré un Dios para vosotros"

No hay nadie que sea capaz de conocer a Dios. No hay concepto que logre definirlo. ...Página 3



Dios le dice a Moshé que le diga al Pueblo Judío que El los va a sacar de Egipto, pero ellos no escuchan. Dios ordena a Moshé ir a Paró y pedirle que libere al Pueblo Judío. Siga en la pagina 2

### **DESPOJARNOS DE NUESTRO LIBRE ALBEDRIO?**

Una vez leído el versículo 7:3, "Y yo endureceré el corazón del Faraón e incrementare mis señales y mis signos en la tierra de Egipto", es legitimo cuestionarse si es justo que D-os le quite el libre albedrio al Faraón. Página 6



**Comentarios a la Haftará** – Yejezquel 28 – Así como la Parashá describe la caída de Egipto en la época de Moshe Rabenu, la Haftará trata de la desaparición del Egipto de la época del profeta Yejezkel.









## PARASHA SHEMOT VAERA



Dios le dice a Moshé que le diga al Pueblo Judío que El los va a sacar de Egipto, pero ellos no escuchan.

Dios ordena a Moshé ir a Paró y pedirle que libere al Pueblo Judío.

Aunque Aarón le muestra a Paró una señal, convirtiendo su bastón en una serpiente, los magos de Paró duplican esta señal, alentando a Paró a rechazar el pedido.

Dios castiga a los egipcios mandándoles plagas de sangre y ranas, pero los magos copian el milagro en una escala menor, alentando otra vez a Paró a no concederle a Moshé su petición.

Sin embargo, después de la plaga de los piojos, hasta los magos de Paró aceptan que sólo el Único, verdadero Dios puede hacer estos milagros.

Sólo los egipcios, y no los judíos en Goshen, sufrieron durante las plagas.

El ataque continúa con animales salvajes, pestilencia y lluvia de hielo y fuego.

A pesar del ofrecimiento de Moshé de parar las plagas si Paró deja que el Pueblo Judío se vaya de Egipto, Paró continúa con un corazón endurecido, y se niega a liberarlos.

### EL JURAMENTO

Y os llevaré a la tierra acerca de la cual levanté mi mano <u>Juré</u> que la daría a Abraham, a Isaac y a Jacob, y os la daré a vosotros en posesión. Yo soy el Eterno". 6:8

#### Juré

Antiguamente se hacía un juramento solemne levantando la mano derecha. Abraham levantó la mano para jurar que no se aprovecharía de nada que no le perteneciese (Génesis 14, 22). Dios, empleando en la Toráh el lenguaje de los hombres, dijo también: Nasati et yadt (levanté mi mano), lo que quiere decir juré.

Porque si tu no dejas ir a mi pueblo, he aquí que voy a enviar sobre ti y sobre tus siervos y sobre tu pueblo y sobre tus casas, mezcla de animales dañinos, y se llenaran las casas de los egipcios de mezcla de animales dañinos, y también el suelo donde se encuentran.) 8:17

La tercera plaga fue la del polvo que se convertía en piojos y en pequeños insectos que picaban a los egipcios, lastimando sus cuerpos. Estos ordenaban a los hebreos que sacaran todo el polvo de las casas, patios y calles. El Baal Haturim dice que la causa de que hubiese piojos fue porque los egipcios prohibían a los hebreos que se lavaran y bañaran (versículo 12). Después Dios envío arov, que significa mezcla de animales dañinos, que entraban en las ciudades v mordían a los habitantes, porque los egipcios mandaron a los hebreos a cazar animales exponiéndoles al peligro de ser comidos o mordidos por estos. Rashí explica la palabra arov como animales dañinos, serpientes y escorpiones conjuntamente. Y el Rishbam traduce esta palabra como una especie de lobos.





# ISRAEL MI PUEBLO



Versos 6:6-7 "Y Yo os redimiré con brazo extendido y grandes juicios. Y Yo os tomaré para Mí por pueblo y será para vosotros un Dios"

El mundo fue creado con diez frases. (Que haya luz...). En Egipto hubo diez plagas. Y en el Sinaí se entregaron los diez Mandamientos. ¿Cuál es la conexión que existe entre estos tres "diez"?

Lo que ocurre, en realidad, es que las diez plagas fueron las que transformaron a las diez frases en los diez mandamientos.

Antes de las diez plagas, el mundo de la naturaleza, que fue creado con las diez frases, ocultaba la presencia del Creador. Cabía la posibilidad de no advertir la mano del Creador Divino, y pensar que la naturaleza carecía de guía.

Las diez plagas afectaron al mundo entero. Con semejantes anormalidades en la naturaleza, se hizo evidente la existencia de un Ser que dirigía y supervisaba hasta el más mínimo detalle de la realidad.

Y fue esa revelación, que Hashem cambia la naturaleza según Su voluntad, la que abrió el camino a la posibilidad de la revelación del Propio Hashem en el Sinaí, y la entrega de los diez Mandamientos.

En otras palabras, a través de los "grandes juicios", las diez plagas que alteraron las "leyes de la naturaleza", se hizo realidad la posibilidad de "os tomaré para Mí por pueblo", con la entrega de los Diez Mandamientos en el Sinaí.

(Jidushei ha Rim en Mayaná Shel Torá)

### LUZ QUE ILUMINA A DIOS

Verso 6:7 "Y os tomaré para Mí por pueblo y Yo seré un Dios para vosotros"

No hay nadie que sea capaz de conocer a Dios. No hay concepto que logre definirlo. No hay imaginación que pueda comenzar a describirlo.

El pueblo judío alcanza un reconocimiento de lo Divino únicamente a través de la luz de la Torá y las mitzvot. Pues "Hashem y la Torá son uno solo".

En arameo, Torá se dice "Oraita", y "or" significa "luz". La Torá es, por así decirlo, la luz que "ilumina a Dios"

Por eso, únicamente a través de "Os tomaré para Mí por pueblo", vale decir, la entrega de la Torá en el Sinaí, fue posible "Seré para vosotros un Dios": que el pueblo judío pudiera tener un "encuentro cercano" con la Divinidad.

(Adaptado de Kedushat Leví en Mayaná Shel Torá)

# "No se deje engañar por falsas imitaciones"

"Verso 7:12...y la vara de Aarón se tragó las varas de ellos"

Cuando la vara de Aarón se tragó las varas de los brujos egipcios enfrente del rey, a nadie le quedaron dudas de cuál era el original y cuál era la copia. La historia judía se vio plagada de otros movimientos que afirmaban ser "el verdadero judaísmo". Sin lugar a dudas, el que tuvo más éxito fue el cristianismo, pero hubo muchos otros que también trataron de llevar la bandera del "judaísmo auténtico". Hay algunos que rompen con el judaísmo normativo y se cambian el nombre, y hay otros que usurpan la autoridad de los sabios de la Torá, y a sus creencias también las llaman "judaísmo".

Durante el Imperio Otomano, los Karaitas trataron de obtener el reconocimiento de la gente de ser los únicos que practicaban el "judaísmo auténtico". Se acercaron al sultán, para que los reconocieran como el legítimo "Pueblo de Israel", y al mismo tiempo desenmascararan al pueblo judío de la Torá, acusándolo de "fraude". El sultán convocó a un rabino y a un representante de los Karaitas, a que comparecieran delante de él en el palacio real. Tras prestar oídos a ambas demandas, decidiría cuál de los dos era el auténtico "pueblo del libro".

Por supuesto, tal como dicta la costumbre de los países orientales, tanto el Karaita como el rabino debían quitarse los zapatos antes de presentarse ante el sultán. El Karaita se quitó los zapatos y los dejó en la entrada del salón del rey. El rabino también se quitó los zapatos, pero él los levantó y los llevó a su audiencia con el sultán.

El sultán se sorprendió muchísimo ante la extraña imagen del rabino sosteniendo el par de zapatos, y exigió una explicación.

El rabino le dijo: "Su Majestad, tal como sabrá, cuando el Santo Bendito Sea, apareció ante nuestro maestro Moisés, la paz sea sobre él, junto al arbusto ardiente, Dios le dijo a Moisés: "Quítate los zapatos de los pies".

Y prosiguió: "Tenemos la tradición de que mientras Moisés estaba hablando con Dios, vino un Karaita y le robó los zapatos.

Por eso, ahora, cada vez que estamos en compañía de un Karaita, no dejamos los zapatos en cualquier lado"

El Karaita se dirigió al rabino, exclamando: "¡Qué tontería! Todo el mundo sabe que en la época de Moshe, no había Karaitas!"

El rabino dejó que penetraran las palabras del Karaita, y luego agregó, en tono bajo: "Su Majestad, no creo que haya falta decir más..."

No se deje engañar por falsas imitaciones...

(Oído de boca de Rabí Zev Leff)



www.facebook.com/harpenina

# Quiere la Toráh Despojarnos de Nuestro Libre Albedrío?

Parashá de la Semana

Esta parashá (Shemot - Éxodo- 6:2-9:35), nos relata como Moshe por orden de Dios, va a liberar al pueblo de Israel, de Egipto.

Una vez leído el versículo 7:3, "Y yo endureceré el corazón del Faraón e incrementare mis señales y mis signos en la tierra de Egipto", es legitimo cuestionarse si es justo que Dios le quite el libre albedrio al Faraón.

Tal vez, encontraremos la respuesta en el versículo siguiente, "Pero no escuchará a vosotros el Faraón e impondré mi poder en Egipto...".

Aparentemente existe una reiteración entre estos dos versículos.

El primero dice que Dios endurecerá el corazón del Faraón, y como consecuencia de esa actitud es lógico pensar que el Faraón no escuchará la voz de Moshe y de Aarón su hermano!

La Tora nos quiere enseñar la verdadera dimensión del libre albedrio.

El Rambam (Rabí Moshe Ben Maimón, Maimonides, s.XII), nos explica:

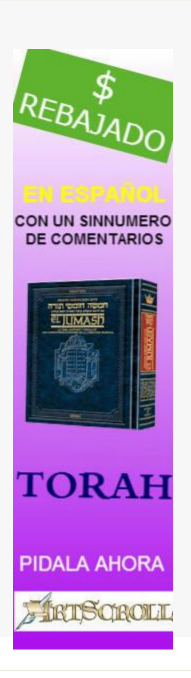
"Muchos versículos hay en la Tora y en las palabras de los profetas que aparentan contradecir este principio fundamental, y la mayoría de las personas se equivocan y piensan que Dios es el que le decreta al individuo hacer algo malo o bueno...." Pero esto no es así, sino que las mismas acciones de la persona son las que principalmente decidirán su propio destino.

Los egipcios erraron voluntariamente e hicieron el mal hasta tal punto, que El Juez de la Verdad, decretó impedirles a ellos la Teshuvá (arrepentimiento).



Por Eliyahu BaYona

**Director Shalom Haverim** 



#### LA RAZÓN DE LAS MITZVOT

Está escrito en Shemot (Éxodo) 3:8,

"Descendí para salvarlo...hacia una tierra buena y amplia, que fluye leche y miel".

Mucho se ha hablado de la tierra que fluye leche y miel, sin embargo todo quien visite Israel, encontrara falafel en abundancia o naranjas, pero no es la leche y la miel la característica de esta tierra ni lo fue en otras épocas.

Para entender este versículo recurriremos a la explicación que nos trae Rabenu Bejaié (s.XIV), en nombre del Rambán.

El dice que el objetivo de redimir al pueblo de Israel no fue para traerlo simplemente a una tierra mejor, a una tierra de paz.

Sino que el versículo se refiere al objetivo principal de todos los milagros que hizo D-os en Egipto para rescatarnos: entregarnos la Tora. Y así explica: "Tierra buena y amplia" quiere decir "tierra de Tora", como está escrito, bueno = Tora, "Algo bueno les entregue, Mi Tora no abandonéis" (Mishlé -Proverbios- 4:2). Y también dos veces se califica a la Tora con el adjetivo de amplia, "son muy amplias tus leyes" (Tehilim -Salmos-119:96), y en otro lugar "amplia como el mar" (Iob -Job- 11:9), vemos que Tora = amplia.

A una tierra que fluye leche y miel, es también "A una tierra que fluye Tora", como está escrito "miel y leche bajo tu lengua" (Shir Hashirim -Cantar de los Cantares- 4:11).

Luego el versículo cita realmente a la tierra como lugar geográfico: "...a la tierra del canaanita...", que es nuestra herencia, puesto que no debe habitar el cananeo en la tierra de residencia de la Tora.

Y así escribieron nuestros sabios "no hay Tora como la Tora de la tierra de Israel ni sabiduría como la sabiduría de esta tierra".

#### La Razón de la Creación

De todos los pueblos en la tierra, D-os aparto a los judíos como Sus representantes.

Fue este vínculo mutuo entre D-os e Israel, que sirvió para producir Su razón fundamental en la creación.

D-os selló este vinculo de amor al darnos Sus mandamientos, como decimos en nuestro rezo de la noche, "Con infinito amor Tu has amado a la casa de Israel, Tu pueblo. Tú nos enseñaste Tu Tora, Tus mandamientos, Tu código y Tu camino. "

Nuestros sabios igualmente nos enseñan que "D-os quiso hacer el bien con Israel, y por eso les dio la Tora y los mandamientos en abundancia."

La esencia de la Tora son sus mandamientos, mitzvot en Hebreo. La palabra Mitzvá viene de la raíz que significa "atar, ligar". Esto es porque cada mandamiento o Mitzvá sirve para acercarnos más a D-os y fortalecer este vínculo de amor. Hay básicamente dos clases de mandamientos.

En algunos lugares la Tora dice, "Debes hacer" algo. Esto es un mandamiento "positivo" o *mitzvat asé*.

En otros lugares, la Tora dice "No debes hacer" algo. Esto es un mandamiento "negativo" o *mitzvat lo taase*.

Nuestra tradición dice que la Tora contiene 248 mandamientos "positivos" y 365 "negativos".

Por supuesto, muchos de estos mandamientos tratan sobre leyes de pureza ritual y sacrificios que solo eran aplicables cuando el Bet Hamikdash o Templo estaba en pie (y otra vez se aplicaran cuando sea reconstruido) en Jerusalem.

Por lo tanto, de todos los mandamientos, solo 369 están vigentes hoy en día, de los cuales 126 son positivos, y 243 son negativos. Aun de estos, muchos pertenecen solo a casos o circunstancias especiales.

El número total de los mandamientos que se aplican bajo todas las condiciones es de 270, de los cuales 48 son positivos y 222 son negativos. Todos los mandamientos, incluyendo sus leyes e interpretaciones, fueron dados a Moshe Rabenu durante los 40 días que estuvo en el Monte Sinaí. Nuestros sabios comentan que todo fue dado a Moshe en Sinaí. Había, por supuesto, muchos mandamientos que se sabían anteriormente. Así como, los siete mandamientos universales dados a Adam y Noaj.

# LOS 3 EMISARIOS DE HASHEM

Verso 9:14 "Pues esta vez, enviaré todas Mis plagas..."

La Torá se refiere en este caso a la plaga del granizo. Pero ¿cómo una plaga de granizo puede considerarse "todas Mis plagas"?

Hashem tiene tres clases de emisarios para exigir pago a aquéllos que violan Su voluntad: el fuego, el viento y el agua.

Sodoma fue castigada con el fuego. En la época de Noaj, el mundo recibió un diluvio de agua. Y la generación que construyó la Torre de Babel fue dispersada por el viento a los cuatro confines de la tierra.

Los egipcios fueron castigados con cuatro tipos de emisarios: la sangre y las ranas en el agua, las langostas en el viento, tal como dice "Y Hashem hizo que soplara un viento del este". La plaga de la sarna se encontraba al mando de los emisarios del fuego, tal como dice: "tomad para vosotros puñados de hollín de horno..."

Sin embargo, hubo una plaga que combinó a los tres elementos: la plaga del granizo. El granizo en sí es agua. Cada piedra del granizo contenía fuego. Y el granizo iba acompañado de truenos: "Y Hashem envió truenos y granizo". Los truenos pertenecen al dominio del viento.

Ahora se entiende por qué la plaga del granizo era equivalente a "todas Mis plagas".

(El Gaón de Vilna)

#### **EXPLICACION DE VERSOS**

Y Aarón tomó para sí por mujer a <u>Elisheva</u>, hija de Amminadav, hermana de Najshón, y ella le parió a Nadav y a Avihú, a Elazar y a <u>Itamar</u>. 6:23

#### Elisheva

La Septuaginta traduce este nombre por Elisabeth.

#### **Itamar**

Fueron nombrados aquí los hijos de Aarón y no los de Moisés, por el cargo importante que aquéllos desempeñaron más tarde.

Y dijo Moisés en presencia del Eterno: He aquí que yo soy de <u>labios incircuncisos</u>, y ¿Cómo pues me ha de escuchar el Faraón? 6:30

#### **Labios incircuncisos**

El Midrash cuenta cómo le sobrevino este defecto. "Cuando Moisés tenía tres años, se sentó un día sobre las piernas del Faraón, le quitó la corona y se la puso en su cabeza. El Faraón tenía entonces tres grandes consejeros: Job, Bilam y Yitró. Tomando conocimiento del gesto del niño, Bilam aconsejó al rey que lo matara, pero Yitró dijo que esto no significaba un mal augurio y que no pasaba de ser una travesura infantil. Trajeron entonces un plato que contenía una moneda de oro y un carbón en brasa, con el fin de verificar si el niño actuaba con raciocinio. El pequeño quiso entonces poner la mano en el oro, pero el ángel Gabriel le empujó la mano y el niño tomó la brasa y se la puso en la boca. Por eso es por lo que Moisés quedó pesado de boca y pesado de lengua" (Shemot Rabá 1, 31).

Y Moisés y Aarón hicieron así como les había ordenado el Eterno; y levantó la vara y golpeó las aguas que había en el río, a vista del Faraón y a vista de sus siervos, y se convirtieron todas las aguas del río en sangre. 7:20

#### En sangre

Aquí comienza el relato de las diez famosas plagas con las cuales Dios castigó a los egipcios. Según el Midrash, cada plaga correspondió al castigo por el trato que los israelitas sufrieron de sus esclavizadores. El Talmud (Sanhedrín 96:) dice que la ley divina, midda kenéqued middá (medida por medida- la persona recibe el castigo y la recompensa de lo que hace), imperará siempre en el mundo. Estos acontecimientos son, a veces, visibles y comprobados por los hombres; otras veces quedan ocultos. Pero no debemos dudar de la justicia de Dios, aun cuando las cosas parezcan irrazonables e incomprensibles para nuestra mente (Icar Toséfet Yom Tov, sobre Avot 2, 6).El sabio Hilel, viendo un cráneo flotando en el río, dijo: "Porque ahogaste a otros fuiste ahogado, y los que te ahogaron vendrán al final a ser ahogados" (Avot 2, 6).

Y cavaron todos los egipcios alrededor del Nilo por agua de beber, porque no podían beber <u>de</u> <u>las aguas</u> del río. 7:24

#### De las aguas

Muchos sabios y escritores profanos atribuyen el origen de las diez plagas a fenómenos de la propia naturaleza; esto sucede porque el conocimiento humano de las cosas divinas es insignificante. Pocos son los que se dan cuenta de que quitando a estos fenómenos su carácter milagroso, la cosa resulta aún más misteriosa. Cuando las aguas se convirtieron en sangre, según dice la leyenda, no hubo en todo Egipto agua para aplacar la sed de sus habitantes. Solamente cuando los hebreos recogían agua en sus vasijas, ésta aparecía clara y límpida. Los egipcios les quitaban los odres de las manos, pero apenas la tocaban, el agua se transformaba en sangre, y la parte donde los hebreos bebían permanecía como era. Esta primera plaga tuvo lugar (middá kenégued middá, ver comentario anterior) porque los egipcios obligaron a sus esclavos a cargar agua para ellos.

## Comentario a la Haftará

## Yejezkel 28:25 - 26, 29:1 -21

Así como la Parashá describe la caída de Egipto en la época de Moshe Rabenu, la Haftará trata de la desaparición del Egipto de la época del profeta Yejezkel.

Como el Faraón de los tiempos bíblicos, el Faraón de la Haftará también se proclamaba a sí mismo un dios que creó el Nilo.

Sin embargo, Egipto será conquistado por Nevujadnetzar, rey de Babilonia, y cuando ambos imperios yazcan en ruinas, Israel resurgirá sano y salvo, para reunirse nuevamente con Hashem.

# "Y he aquí que Yo estoy sobre ti, Paró..." (29:3)

Hubo una vez un mayordomo de una gran mansión que decidió personalizar a su amo.

Un invitado que no conocía al dueño de la casa tenía que llegar.

El mayordomo se vistió con las ropas más finas de su amo, y recibió al invitado de una manera aristocrática, mostrando ostentosamente su gran mansión, su invaluable colección de arte, y los acres de sus suntuosos jardines.

El mayordomo lo estaba pasando muy bien 'presumiendo', hasta que el verdadero amo apareció en la escena y rotundamente puso al mayordomo en su lugar.

Similarmente, Paró no escatimó en auto agrandarse, conduciéndose a sí mismo como un supremo amo, sin ser responsable ante nadie.

El se hizo a sí mismo un dios proclamando "Yo no conocía a Dios".

Es por eso que Dios le recuerda a Paró "Y he aquí que Yo estoy sobre ti, Paró...!" –

"Sabé que Yo mando sobre ti, y que estás en Mis manos para hacer lo que Yo crea conveniente - no eres más que un mayordomo usurpador!"

Basado en Kojav meYaacob

Escrito y Recopilado por: Rabino Yaakov Asher Sinclair de la Organización Ohr Somayach de Israel y Monsey. Editado por el Maestro y Periodista Eliyahu BaYonah, Director de la Organización Shalom Haverim de Monsey, New York. Email: eliyahubayonah@gmail.com