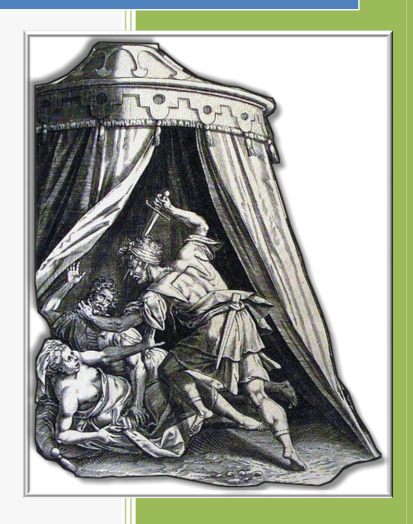


## **PINJAS**

## Jadashot Shel Torah



ELIYAHU BAYONA SHALOMHAVERIM PINJAS

## Jadashot shel Toráh

ıalomhaverir

Director: Eliyahu BaYona Monsey, New York Shalomhaverim.org

Judaísmo Ortodoxo Moderno **NOTICIAS DE TORÁH -**

### PARASHÁ BAMIDBAR BALAK

BAMIDBAR - NUMEROS 25:10 AL 30:1 - YIRMIYAHU 1:1 - 2:3

### **INTERIORES**

# "...porque demostró celo por su Dios" (25:13)

¿Por qué los Diez Mandamientos fueron escritos en singular? Si les fueron dados a todo el pueblo judío, ¿no deberían haber sido escritos en plural?...siga a pág. 4

### "...Mi pacto de paz" (25:12))

¿No es irónico que la recompensa por una muerte violenta sea "un pacto de paz"?...Página 9



Hashem le ordena a Moshé que le informe a Pinjas que habrá de recibir el "pacto de la paz" de Hashem en recompensa por su acto intrépido (ejecutar a Zimri y Kozbi, la princesa midianita)...Pagina 2

### "Le estoy dando Mi pacto de paz" (25:12)

"No hay nada más entero que un corazón roto". Dichas fueron las palabras del Rebe de Kotzk. No hay nada que sea tan completo en su devoción al Creador como un espíritu contrito....Pagina 4



**Comentarios a la Haftará** — YIRMIYAHU 1 - Las tres Haftarot que se leen en las Tres Semanas (entre el 17 de Tamuz y el 9 de Av) se denominan las "tres de aflicción....**Página 10** 







### **PARASHA PINJAS**



Hashem le ordena a Moshé que le informe a Pinjas que habrá de recibir el "pacto de la paz" de Hashem en recompensa por su acto intrépido (ejecutar a Zimri y Kozbi, la princesa midianita).

Hashem le ordena a Moshé que el pueblo mantenga un estado de enemistad con los midianitas, debido a que ellos fueron los que incitaron al pueblo judío a que pecara. Moshé y Elazar reciben la orden de contar al pueblo judío.

La Torá enumera los nombres de las familias de cada una de las tribus.

La cantidad total de hombres aptos para servir en el ejército es de 601.730.

Hashem le explica a Moshé el modo de distribuir la Tierra de Israel a los israelitas. Se registra la cantidad de familias que componen la tribu levita.

Las hijas de Tzlofjad presentan un reclamo ante Moshé: en ausencia de un hermano varón, reclaman para sí la porción de su padre de la Tierra de Israel.

Moshé Le pregunta a Hashem cuál debe ser el veredicto en tal caso, y Hashem le responde que el reclamo de las hijas es justo.

La Torá enseña las leyes y prioridades que determinan el orden de herencia.

Hashem le ordena a Moshé que suba a la montaña y contemple la Tierra a la que el pueblo judío pronto habrá de ingresar, si bien el propio Moshé no entrará a ella.

Moshé Le pide a Hashem que designe al líder que lo sucederá, y Hashem elige a Yehoshua ben Nun.

Moshé designa a Yehoshua como su sucesor, en presencia de toda la nación.

La parashá concluye con enseñanzas especiales referidas al servicio del Beit ha Mikdash.







## POR QUÉ ESTA PARTIDA LA VAV?



"Le estoy dando Mi pacto de paz" (25:12)

"No hay nada más entero que un corazón roto". Dichas fueron las palabras del Rebe de Kotzk.

No hay nada que sea tan completo en su devoción al Creador como un espíritu contrito.

Cuando nos vemos a nosotros mismos como seres perfectos, acabados, entonces estamos a millones de kilómetros de Hashem, porque nos hemos transformado en el centro de nuestro propio universo ilusorio.

Pero cuando tenemos roto el corazón, y el espíritu humilde, entonces podemos acercarnos a nuestro Padre que está en el Cielo.

Si te fijas en un Sefer Torá, verás que cuando la Torá se refiere a Pinjas, dice "Yo (Hashem) le estoy dando Mi pacto de shalom". La letra vav de la palabra shalom está partida en el medio.



La letra vav es como una persona.



Es una línea vertical derecha. Como alguien parado erguido.

El equivalente numérico de vav es seis.

El hombre fue creado el sexto día. La letra vav está "rota".

Esto nos apunta a que, para poder ser verdaderamente shalem, (enteros), debemos estar "quebrados", con el espíritu contrito y humilde.

Rabí Menajem Zvi Goldbaum, Darkei Musar, Moser Derej. Escuchado de Rabbi Nota Schiller

## POR QUÉ LOS ASERET HADIBROT FUERON DADOS EN SINGULAR?

"...porque demostró celo por su Dios" (25:13)

¿Por qué los Diez Mandamientos fueron escritos en singular?

Si les fueron dados a todo el pueblo judío, ¿no deberían haber sido escritos en plural?

Los Diez Mandamientos están escritos en singular para que sintamos que nos fueron dados a cada uno de nosotros por separado.

Cada individuo tiene la obligación de cumplir con la Torá, sin que le importe lo que hacen los otros.

En la vida, existe la gran tentación de establecer nuestro nivel de expectativa propia de acuerdo con los standards de otras personas.

"Si el Sr. Goldberg da solamente 10.000 \$ para caridad, y gana lo mismo que yo, ¿por qué yo voy a ser más frum (piadoso) que él?"

Los Diez Mandamientos fueron dados en singular para enseñarnos que no debemos fijarnos en lo que hacen los demás, ni tampoco en lo que dejan de hacer. Pinjas vio que Moshé y Aarón y los setenta ancianos estaban parados viendo cómo Zimri cometía un grave pecado, y ninguno hizo nada.

Por cierto que podría haberse dicho: "Si Moshé y Aarón no hacen nada, ¿cómo voy a ser yo más piadoso que ellos?"



Sin embargo, Pinjas tomó su lanza y vengó el honor del Cielo sin pensarlo dos veces, y sin fijarse en lo que hacían o dejaban de hacer los otros.

Es por ese motivo que la Torá dice: "él demostró celo por su D-os". Pinjas actuó como si Hashem fuera su D-os, y no hubiera nadie más en el mundo que pudiera llevar a cabo esa tarea.

Jomat Esh

# Cuál es el mensaje de esta letra partida, quebrada?

Así, hay cinco niveles del alma, o niveles de conciencia de Dios, que corresponden a los diversos planos de la realidad, o niveles de revelación / ocultación divina manifestados en cada uno de los mundos.

#### Tzelem Elokim

El alma encerrada dentro del cuerpo es un reflejo de la Forma Divina, llamada tzelem, o tzelem Elokim.

Este tzelem Elokim puede ser descrito como el molde espiritual de la forma física del hombre, que une su cuerpo y su alma.

Este molde se deriva de la configuración de las sefirot, que estructuran los mundos a través de los cuales el alma desciende en su viaje hacia abajo en el cuerpo.

Al mismo tiempo que la dimensión exterior del alma refleja la configuración de las sefirot, la dimensión interna del alma refleja la Luz Infinita, que ilumina las sefirot.

#### Sefirot

Sefirot significa emanaciones, son los 10 atributos o emanaciones en la Cabalá, a través de los cuales Ein Sof (El Infinito) se revela a sí mismo y crea continuamente el reino físico y la cadena de los reinos metafísicos superiores (Seder hishtalshelus).

#### **Demut Elokim**

Esta reflexión se llama el demut Elokim (la imagen de Dios).

Así el hombre incluye toda la Creación dentro de él, desde la espiritualidad más elevada hasta la fisicalidad más mundana.

Visto desde el punto de vista del servicio del hombre a Dios, estos niveles de alma pueden describirse como cinco niveles ascendentes de conciencia y de comunión con Dios.



Por Eliyahu BaYona

**Director Shalom Haverim** 



Se les llama (en orden ascendente) Nefesh, Ruaj, Neshama, Jaya y Yejida.

### Asiyá

Con respecto a estos niveles de alma, el Zohar afirma que cuando una persona nace, se le da un Nefesh del mundo de Asiya (Acción), el mundo más bajo, que representa la mayor ocultación de Dios.

### Ruaj

Si, a través de su servicio divino y la acción apropiada, se hace digno, se le da Ruaj en el plano de Yetzirá (Formación).

### Neshamá

Con mayor esfuerzo, puede obtener la revelación de Neshama, paralelo al mundo de Beriyá (Creación).

### Jayá y Yejidá

Si se purifica de manera grande, puede ser capaz de alcanzar el nivel de Jaya paralelo a Atzilut (Emanación), e incluso Yejidá - la conciencia Divina del nivel de Adam Kadmón y más allá.

Nefesh, relacionado con el instinto natural.

Ruaj, relacionado con la emoción y la moralidad.

Neshamá, relacionada con el intelecto y la conciencia de Dios.

Jaya, considerada como una parte de Dios, por así decirlo.

**Yejidá**, también llamado el pintele Yid (el "judío esencial [interno]"). Este aspecto es esencialmente uno con Dios ("Más allá", porque el nivel de alma llamado Yejidá en esencia trasciende a todos los mundos, ya que nunca se separa de Dios, sino que se describe como "verdaderamente parte de Dios" y como "una chispa de El Creador enclaustrado dentro de una chispa del creado ").

Cuando una persona actúa mas allá de su dominio natural cuando alguien hace algo súper racional yendo mas allá de su zona de confort.

Eso le permite acceder a este nivel de dicha zona.

Sabemos que cada individuo tiene dentro de sí una chispa del Mashiaj.

Cada uno somos meshijim con la responsabilidad de traer salvación y redención a este mundo, permitiéndonos de esa manera hacer Tikun Olam.

Como Pinjas por su acto de valentía al ir a enfrentarse a su propio hermano haciendo éste último lo malo, Pinjas actuó como un verdadero Cohen, un sacerdote entregado completamente al servicio de Dios.

Esto lo hace recibir el ברית של שלום Brit Shel Shalom - Pacto de Shalom directamente de Hashem. Dónde encontramos la expresión "shalom"?

La encontramos entre dos fuerzas opuestas: dos países en guerra, en el matrimonio, al ser opuestos el uno del otro. Rashí sustenta que la mujer es opuesta – satán- a su marido.

Shalom la encontramos al reconciliar dos fuerzas que van a estar en armonía, siendo cada una por naturaleza diferentes en su naturaleza, pero formando una unidad de paz.

Cuando decimos "shalom habait" paz del hogar

Entre hermanos y hermanas no decimos paz, porque son el resultado de las dos fuerzas opuestas que se pusieron de acuerdo y crearon armonía y paz en el hogar.

Así, Dios bendijo a Pinjas con el poder de la Paz porque estuvo dispuesto a unificar el nivel del alma que esta mas allá del tiempo y del espacio y traerlo al mundo dentro de un tiempo y un espacio.

Y por ello es que en la Toráh la letra Vav es partida en dos.

Porque la parte de arriba que queda es una Yud y la parte de abajo es una Vav.

La Yud representa Devoción, Piedad, Dedicación, Temor del Cielo -יָראַת שָׁמִיִם Yirat Shamayim.

Es la más pequeña de las letras. Es un punto

Dios es representado por la Letra Yud, que a su vez representa una flama, espiritualidad y también porque la letra Yud es indivisible. Y es la primera letra del Nombre Sagrado



La parte de abajo sigue representando a la letra Vav que la Gematría le asigna el #6 y es vista como descendiendo del cielo a la tierra, como un disparo.

Alude a los Seis días de la Creación y representa la fisicalidad, es decir que está uniendo el cielo y la tierra.

Aquí entonces tenemos la Bendición de la Paz que une el Cielo y la Tierra y así vemos a Pinjas yendo por el mundo libremente teniendo la facultad de andar por este mundo físico y viajar por el mundo espiritual.

La Gemara nos dice que Pinjas es el mismo Eliyahu.

Sabemos que Elías nunca murió y que raptado en una carroza celestial a los ojos de su talmid Elisha y que nos visita en un brit milá, en Pesaj y visitando a muchos de nuestros Tzadikim.

Y es a quien esperamos a anunciar la presencia del Mashiaj a este mundo. Así, él tiene la habilidad de unir los dos mundos.

Se nos dice en el Sifrei que Pinjas vivió 300 años en este mundo siendo el mismo Eliyahu que nunca murió.

Qué más nos quiere decir esta letra partida?

Uno de los muchos significados de Shalom –Shalem- es "completo", indicando que lo que estaba completo se rompió, es decir, que este mundo que representa "santidad" estaba roto.

Y esto tiene sentido en este tiempo de las 3 semanas –Bein Hametzarim – entre las estrecheces, cuando se recuerda las destrucción de las murallas de Jerusalén y la destrucción del Templo. Solamente puede haber Una Perfección y Una Integridad, y por lo tanto, solamente puede haber Una Paz Verdadera, la Paz de Hashem, ya que únicamente "El Que hace la paz en Sus reinos exaltados, El hará la paz para nosotros y para todo Israel".

Osé shalom bimromav hu ya'asé shalom alenu ve'al kol amo Yishrael veimru amen.

El apaciguamiento no es la paz, y jamás conduce a la paz.

No obstante, el acto de celo que está desprovisto de una intención pura puede llegar a convertirse en un crimen.

Por ese motivo, la Torá señala que Pinjas actuó "para su D-os", vale decir, que no tenía ninguna otra motivación más que cumplir con la voluntad del Eterno.

Únicamente cuando nuestras intenciones son absolutamente puras, el celo puede conducir a "un pacto de paz".

Or Yoel

### MI PACTO DE PAZ

"...Mi pacto de paz" (25:12)

La recompensa de Pinjas por haber vengado el honor del Cielo al ejecutar a Zimri y Kozbi fue "Mi pacto de paz".

¿No es irónico que la recompensa por una muerte violenta sea "un pacto de paz"?

La palabra hebrea "shalom" significa más que simple paz.

También denota perfección. Algo acabado, íntegro.

Toda paz que no es perfecta no es en verdad paz.

Si algo es perfecto, significa que solamente puede ser perfecto de un solo modo, del modo en que lo es.

Si también pudiera ser perfecto de otra forma, entonces no hay tal perfección.



### COMENTARIOS DE LA HAFTARÁ

Yirmiyahu 1:1 - 2:3

Las tres Haftarot que se leen en las Tres Semanas (entre el 17 de Tamuz y el 9 de Av) se denominan las "tres de aflicción.

En ellas, se detallan las terribles consecuencias de habrán de acaecer sobre Israel si el pueblo judío no retorna a Hashem.

No obstante, cada una de estas tres Haftarás concluye con una nota de optimismo, donde se expresa la confianza de que Hashem jamás olvida a Su pueblo, ni siquiera en el más profundo y oscuro de los exilios.

Así dice Hashem: "Me acuerdo en tu favor de la bondad de tu juventud, el amor de tus días nupciales, de cuando fuiste tras de Mí en el desierto, en una tierra no sembrada'.

Israel es sagrado para Hashem, el primero de sus granos; todos los que lo devoren cargarán con su culpa, el mal caerá sobre ellos, la palabra de Hashem" (2:2,3).

Había una vez un muchacho sensato, que pasaba todos sus días en el estudio y en el refinamiento de su carácter. Aún a edad temprana, fue capturado por unos bandidos y forzado a vivir entre ellos.

Al principio, sintió repulsión por la forma en que se conducían, y se aferró a su conducta original.

Sin embargo, las semanas se hicieron años, y no llegaba ninguna señal de rescate, y el muchacho, a paso lento pero seguro, comenzó a decaer al nivel de sus captores, hasta que, finalmente, no fue posible distinguirlo de ellos.

Cuando el pueblo judío sea redimido, tras su largo exilio, las naciones que los han perseguido deberán dar cuenta, no sólo de sus propias transgresiones hacia Israel, sino también de las transgresiones del propio Israel, porque de no haber sido por los pueblos con los que se asociaron los judíos a lo largo del exilio, todavía se habrían mantenido en el mismo nivel espiritual que tenían cuando estaban en el desierto.

Ese es el significado de los versículos "Me acuerdo en tu favor de la bondad de tu juventud, el amor de tus días nupciales, de cuando fuiste tras de Mí en una tierra no sembrada".

Hashem dice: recuerdo cuando fueron tras de Mí en el desierto, antes de que fueran exiliados entre las naciones.

En su raíz, son un pueblo santo, y si pecaron, se debió únicamente a la atmósfera en la que se encontraron durante la larga noche del exilio.

Escrito y Recopilado por: Rabino Yaakov Asher Sinclair de la Organización Ohr Somayach de Israel y Monsey. Editado por el Maestro y Periodista Eliyahu BaYonah, Director de la Organización Shalom Haverim de Monsey, New York. Email: eliyahubayonah@gmail.com