# 2024

# Jadashot Shel Torah



Eliyahu BaYona SHALOMHAVERIM 26/04/2024

# Jadashot shel Toráh

Eiyahu BaYona
Eliyahu BaYona
Monsey, New York
Shalomhaverim.org

Judaísmo Ortodoxo Moderno NOTICIAS DE TORÁH SHABAT JOL JAMOED

# PARASHÁ PESAJ JOL JAMOED

EXODO 33:12 AL 34:26 Y YEJEZKEL 37:1 - 17

#### **INTERIORES**

# Los 13 Atributos del Eterno

Los trece atributos (shelosh esré middot) de Dios, los cuales se convirtieron en una de las principales oraciones de nuestra liturgia...Siga a la pág. 3

## ¡Magia, Magia! Y apareció el becerro

No todos los que salieron de Egipto y siguieron a Moisés en el desierto, lo hicieron por estar compenetrados con los principios del judaísmo. ...Página 4



Moshe le pide a dios que le muestre las reglas con las cuales El conduce el universo, pero su pedido es complacido solo en forma parcial... Siga a la pagina 2

#### APLICACIONES MODERNAS DEL SEDER DE PESAJ

Cada aplicación moderna de la historia de la esclavitud y la liberación requiere la creación de una nueva lista de "plagas" que deben ser erradicadas... Pag 6



**Comentarios a la Haftará** – **Ezequiel 37 – L**a visión del valle de los huesos secos (Ezequiel 37), que leemos en medio de Pésaj, es famosa por su promesa de resurrección y esperanza. Pero la palabra de Dios tiene profundidades y matices.... **PAG 9** 







## PARASHA PESAJ JOL JAMOED



Moshé Le pide a Dios que le muestre las reglas con las cuales El conduce al mundo, pero su pedido es complacido solo en forma parcial.

Dios está de acuerdo con la petición de Moisés que Su presencia solamente habitará entre los judíos. Moisés solicita que le sea mostrada la gloria de Dios. Dios está de acuerdo, pero informa a Moisés que sólo se le mostrará la "espalda" de Dios mas no su cara.

Dios está de acuerdo con la petición de Moisés que Su presencia solamente habitará entre los judíos.

Moisés solicita que le sea mostrada la gloria de Dios. Dios está de acuerdo, pero informa a Moisés que sólo se le mostrará la "espalda" de Dios mas no su cara.

Dios le dice a Moisés que talle nuevas tabletas en las que Dios grabará los Diez Mandamientos y le revela el texto de los rezos que invocarán Su misericordia. Moisés toma las nuevas tabletas hasta el Monte Sinaí, donde Dios revela Su gloria a Moisés mientras que proclama Sus Trece Atributos de Misericordia.

Dios sella un pacto con Moisés, asegurándole una vez más que su presencia sólo encontrará residencia con los judíos.

Dios informa al pueblo judío que Él echará a los cananeos de delante de ellos.

Se les instruye destruir todo vestigio de idolatría de la tierra. No hacer dioses de que se abstengan de realizar cualquier pacto con sus habitantes actuales, para santificar los primogénitos varones de los seres humanos y el ganado.

A los Judíos se les manda a observar los tres festivales incluyendo la fiesta de Sucot, "el festival de la cosecha, a finales del año."

Todos los hombres se les ordena hacer la peregrinación para "ser visto por Dios" durante estos tres festivales.

El maftir del Libro de los Números, analiza las ofrendas públicas presentadas en el templo en este día de Pésaj.





# LOS TRECE ATRIBUTOS DE MISERICORDIA



#### Y pasando el Eterno

El sexto y el séptimo versículos de esta página contienen los trece atributos (shelosh esré middot) de Dios, los cuales se convirtieron en una de las principales oraciones de nuestra liturgia.

En el Talmud está escrito que Dios dijo a Moisés: "Siempre que Israel implore mi perdón, que mencione estas trece cualidades mías".

El Rabí Yehudá añade: Dios ha hecho una alianza para que esta plegaria no sea en vano (solamente cuando Israel la reza en ayunas) (Rashí y Rosh Hashaná 17:).

Los trece atributos constituyen la base del concepto judío sobre la divinidad. He aquí una breve explicación de ellos:

- I 2) Adonay Adonay: La repetición del nombre del Eterno aquí, significa que El es misericordioso con cualquier persona acerca de sus pecados, y con el pecador arrepentido.
- 3) **El**: Dios poderoso que obra con sus sabios dictados.
- 4) **Rajum**: Misericordioso como un padre para con sus hijos, previniéndoles para que no caigan.
- 5) **Janún**: Benevolente y que ayuda a los caídos que no pueden regenerarse por sí mismos.
- 6) **Erej Apáyim**: Paciente, y espera a que el pecador se arrepienta.
- 7) **Rav Jésed**: Lleno de merced con la persona correcta y también con la incorrecta.
- 8) **Emet**: Verdadero y recto en sus promesas.
- 9) Notzer jésed laalafim: Bondadoso y misericordioso: considera los méritos de los padres en los hijos, al menos por dos mil generaciones.
- 10) **Nosé Avon:** Perdona los pecados cometidos con premeditación.
- 11) **Vafesha**: Perdona las ofensas y pecados cometidos con espíritu de rebeldía.
- 12) **Vejataá**: Olvida los pecados cometidos involuntariamente.
- 13) Venaké: Absuelve al penitente. <u>\*</u>

# Fiestas Judías - Fiesta de Pésaj

He aquí lo que el filósofo dice al respecto de las fiestas judías, en el libro del Kuzari, famosa obra filosófica del Rabí Yehudá Haleví:

"Yo medité sobre vuestra situación y vi que Dios usó de medios excepcionales para vuestra continuidad como israelitas.

El sábado y las fiestas constituyen una de las causas principales de vuestra duración y de vuestra continuidad.

Estas fiestas fueron instituidas por Dios, y se basan sobre fuertes motivos, como el recuerdo de la salida de Egipto, la revelación, etc., que son acontecimientos divinos.

Sin estas épocas, ninguno de vosotros usaría una vestimenta mejor en las fiestas que os ligan al recuerdo de Dios y de su Ley, por causa de la comprensión de vuestro espíritu y de vuestro sufrimiento en el exilio.

Los preceptos indicados para estos días están bien calculados, a fin de que la alegría sagrada no se perturbe con juegos, placeres e indolencia, que son cosas que pueden relajar vuestros rezos en las horas determinadas." (Kuzari 3, 9, 10, 11).

# CÓMO ES LA GLORIA DE DIOS?

#### Muéstrame Tu Gloria

Moisés pide a Dios que le muestre su gloria.

El quería ver a Dios, comprenderlo, conocer sus secretos, y Dios le responde: No podrás ver mi rostro, porque el hombre no puede verme y vivir; puedes verme por la espalda, pero mi faz no se hará ver."

De este hecho se comprende que no se puede llegar a Dios por el frente, esto es, concebirlo y comprenderlo directamente, pero podemos llegar a El por la espalda, lo que quiere decir, por las causas y consecuencias.

Cuando estudiamos el mundo, la naturaleza, y nos compenetramos de su sentido, llegamos a Dios, y esto es lo que El quiso decir a Moisés: Mientras seas un ser finito, mortal, limitado y unido a la materia, podrás ver mis obras, pero no a Mí mismo.

### APLICACIONES MODERNAS DEL SEDER DE PESAJ

#### Jol Hamoed: Los días intermedios de Pesaj

Aunque no son fiestas completas, siguen siendo sagradas en comparación con los días ordinarios.

Comentarios de Leslie Koppelman Ross y R. Jill Jacobs.

Los días festivos intermedios (Jol) (Hamoed), días tres al seis o dos al seis en Israel y para los Reformistas, tienen una designación especial.

Aunque no son fiestas completas, siguen siendo sagradas en comparación con los días ordinarios.

Levítico se refiere a ellos como mikra'e kodesh, días de santidad.

Aunque no existen prohibiciones bíblicas contra el trabajo o los viajes, los rabinos dictaminaron que el trabajo remunerado está prohibido (se puede trabajar si se produciría una pérdida material).

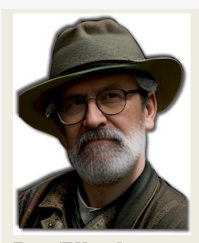
Esto fue para distinguir el tiempo de los días normales de la semana y brindar mayores oportunidades para la Torá.

Leemos la Torá en la sinagoga cada día intermedio, realizamos el servicio Musaf (adicional) ordenado para Shabat y festivales [excepto en la tradición reformista] y recitamos el Hallel parcial [Salmos de alabanza].

Debido a que sólo una parte se dice en el séptimo día, que es un festival completo, no podemos elevar un semifestival por encima de él.

## Las diez plagas

De sangre, ranas, granizo y más.



Por Eliyahu BaYona

**Director Shalom Haverim** 

Uno de los momentos más dramáticos del Seder de Pesaj llega con la recitación de las 10 plagas que, según dice la Biblia, Dios trajo sobre los egipcios para persuadir al faraón de que liberara a los israelitas de la esclavitud.

Mientras recitamos cada plaga, derramamos una gota de vino.



Esto, en reconocimiento, según muchas interpretaciones, de que el proceso de nuestra liberación causó sufrimiento al pueblo egipcio.

Aunque es uno de los detalles más conocidos de la historia del Éxodo, la narrativa de la plaga plantea una serie de preguntas complicadas.

Dada la suposición bíblica de la omnipotencia de Dios, uno podría esperar que Dios fuera capaz de sacar a los israelitas de Egipto sin medidas tan dramáticas.

La historia bíblica tampoco explica el significado del conjunto específico de plagas que Dios impone a los egipcios.

Y a muchos judíos contemporáneos les molesta lo que parece ser un sufrimiento excesivo y quizás innecesario por parte de la población egipcia por los pecados de su líder.

- Las plagas
- Sangre
- Ranas
- Piojos
- Moscas
- Pestilencia
- Forúnculos
- Granizo
- Langostas
- Oscuridad
- Asesinato del primogénito

#### Interpretaciones tradicionales

Varias fuentes rabínicas describen las plagas como represalia por el rechazo de Dios por parte del faraón y por las prácticas de adoración de ídolos de los egipcios.

Al explicar la primera plaga, un midrash comenta: "¿Por qué las aguas fueron primero golpeadas y con sangre?

Porque Faraón y los egipcios adoraron al Nilo, y Dios dijo: 'Heriré primero a su dios y luego a su pueblo'" (Shemot Rabá 9:9).

Asimismo, Rambán, un comentarista judío del siglo XII, sugiere que Dios castiga a Faraón no principalmente por esclavizar al pueblo israelita, sino más bien por desestimar a Dios e ignorar un mandato divino (ver su comentario a Éxodo 7:16).

La plaga final, la matanza de los primogénitos, afecta tanto al pueblo como a su dios más visible, el faraón, que también pierde a su hijo mayor y, por tanto, al sucesor al trono.

El objetivo principal de las plagas, según la mayoría de las fuentes rabínicas, es la demostración del poder incomparable de Dios.

Los magos del faraón logran replicar las dos primeras plagas (sangre y ranas), pero fracasan en sus intentos de producir piojos.

Varios comentaristas explican este fracaso señalando el uso de la palabra "l'hotzi", "sacar, extraer", en la descripción de la plaga de piojos.

Producir las plagas de sangre o ranas requiere sólo la transformación de una sustancia existente: Dios, a través de Moisés y Aarón, cambia el agua en sangre y saca del agua ranas (presumiblemente preexistentes).

En contraste, Dios crea los piojos.

Sólo el creador del universo, según los rabinos, puede crear algo nuevo.

Estas plagas irrepetibles persuaden a Faraón y a su pueblo del poder de Dios y fortalecen la fe en Dios entre el pueblo de Israel.

Como evidencia adicional de la naturaleza milagrosa de las plagas, un

midrash señala la descripción bíblica de la plaga de granizo como una mezcla de fuego y hielo, comentando:

Imaginemos dos legiones feroces que siempre estaban en guerra entre sí, pero cuando el rey necesitó de sus servicios para su propia batalla, hizo las paces con ellas, para que ambos cumplieran las órdenes del rey.

De la misma manera, el fuego y el granizo son hostiles entre sí, pero cuando llegó el momento de hacer la guerra con Egipto, Dios hizo la paz entre ellos y ambos hirieron a los egipcios. (Shemot Rabá 12:4)

El midrash entiende además que el granizo prefigura el castigo que, según el Libro de Ezequiel, Dios traerá sobre Gog y Magog en la guerra que precederá a la llegada de la era mesiánica.

Al vincular la redención de los israelitas de la esclavitud con la redención definitiva del mundo, el midrash justifica implícitamente cualquier violencia como un medio necesario para alcanzar un fin inequívocamente positivo.

Más allá de ser un castigo para los egipcios, las plagas son un paso en el proceso de redención del mundo.

Interpretaciones contemporáneas

Muchas explicaciones contemporáneas de las diez plagas intentan reconciliar el presunto sufrimiento de los egipcios con las concepciones modernas de la ética y el trato al otro.

El rabino David Teutsch, ex presidente del Colegio Rabínico Re construccionista, por ejemplo, sugiere que Dios no es, de hecho, el autor de la plaga más dura: la del asesinato de los primogénitos de Egipto. Más bien, dice, son los seres humanos quienes interpretan este acontecimiento como divino:

¿Cómo podemos entender el papel de Dios en la muerte del primogénito? Una explicación sugiere que todos los que no defendieron a los esclavos israelitas en Egipto son responsables de lo que impuso el faraón.

Por tanto, el castigo de Dios a los egipcios estaba justificado.

Otra explicación sostiene que sólo en retrospectiva los israelitas vieron la

mano de Dios en la muerte de los egipcios. Dios no interviene en la historia humana de esta manera...

Según este cálculo, lo importante no es si el primogénito murió, sino si podemos ver el poder de la redención humana en nuestras vidas como algo que fluye de lo divino". (Rabino Joy Levitt y Rabino Michael Strassfeld, ed., Una noche de preguntas, 61).

En lugar de justificar las plagas, algunos comentaristas modernos intentan agudizar nuestra conciencia del sufrimiento causado por estas plagas para ayudarnos a sentir empatía con otros que están oprimidos.

El viaje continúa: La Hagadá Ma'yan, producida por el programa de mujeres del Centro Comunitario Judío del Upper West Side de Manhattan, ofrece la siguiente meditación sobre las plagas:

Mientras comíamos nuestros corderos Pascal esa noche en Egipto, la oscuridad fue atravesada por gritos.

Los postes de nuestras puertas estaban protegidos por un signo de sangre.

Pero de las ventanas de los egipcios se elevó un grito angustioso: la muerte del primogénito.

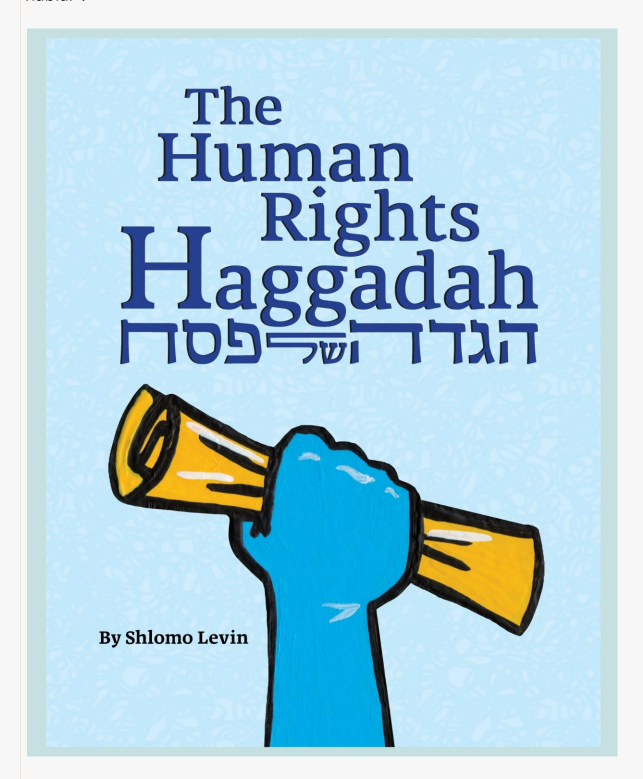
Yah Sh'kinah [un llamado a Dios usando un término asociado con el lado femenino de Dios] ablanda nuestros corazones y los corazones de nuestros enemigos.

Ayúdanos a soñar nuevos caminos hacia la libertad.

Para que la próxima apertura del mar no sea también un ahogamiento; para que nuestro canto nunca más sea su llanto. Para que nuestra libertad no deje a nadie huérfano, sin hijos, sin aliento". (Tamara Cohen, ed., El viaje continúa, 70)

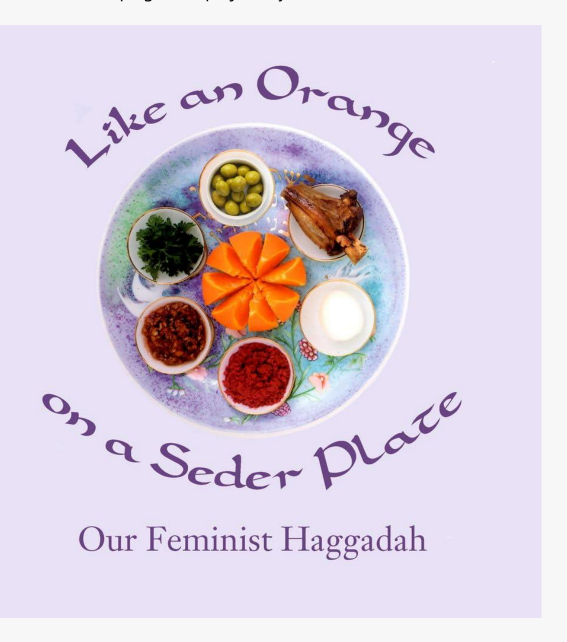
Muchos judíos actualizan el Seder complementando la recitación de las plagas bíblicas con la mención de "plagas" contemporáneas como la guerra, el odio y las enfermedades.

La Hagadá de Justicia para Inmigrantes del Consejo Judío de Asuntos Urbanos considera plagas a: "la detención de inmigrantes, las deportaciones injustificadas, los crímenes de odio, la denegación de licencias de conducir y otros servicios a inmigrantes indocumentados, la desesperanza, la apatía y el miedo a hablar".



La Hagadá de Amor y Justicia incluye en una lista irónica de las plagas de la vida contemporánea: "reality shows, muzak y SUVs".

Las Hagadá feministas añaden plagas como el sexismo y la violencia contra las mujeres; las Hagadá ambientales mencionan la destrucción de los recursos naturales; y las Hagadá centradas en las relaciones entre grupos hablan de las plagas del prejuicio y la desconfianza.



Cada aplicación moderna de la historia de la esclavitud y la liberación requiere la creación de una nueva lista de "plagas" que deben ser erradicadas.

La narrativa de la plaga es a la vez una parte integral de la historia del Éxodo y una de las partes más difíciles de entender de esta historia.

Por lo tanto, las lecturas contemporáneas del Éxodo luchan por reinterpretar las plagas para reflejar nuestra conciencia actual y/o ampliar la lista de plagas para llamar la atención sobre todas las partes del mundo que siguen necesitando liberación.

## Qué nos enseñan las 10 plagas?

Lo que nos enseñan las 10 plagas sobre cómo tratar con personas difíciles

Notas de Yehudit Garmaise

Mientras aprendía sobre las Diez Plagas, pensé que tal vez estas plagas pueden enseñarnos algunas lecciones clave para tratar con personas o situaciones que nos pueden resultar difíciles u opresivas.

Esto es lo que se me ocurrió:

**Sangre**: Para la primera plaga, Di-s le ordenó a Moisés que le dijera a Aarón que "tome su vara y extienda su mano sobre las aguas de Egipto, que se convertirán en sangre".1

Curiosamente, Di-s le ordenó a Aarón, y no a Moisés, que atacara el río Nilo.

Rashí explica que Di-s quería enseñarle a Moisés la gratitud hacia el río Nilo que lo había protegido cuando era un bebé, cuando su madre lo colocó en una canasta en el agua para esconderlo del decreto del faraón de matar a todos los recién nacidos varones judíos.

Si Di-s no quería que Moisés mostrara ingratitud hacia un río inanimado, cuánto más debemos recordar permanecer enfocados y agradecidos por cada bondad que se nos muestra a lo largo de nuestras vidas, incluso de aquellos que nos pueden resultar difíciles.

**Ranas**: Cuando una rana monstruosa surgió del Nilo, los egipcios trajeron armas para golpearla y matarla.

Sin embargo, en lugar de sufrir heridas o caer muerta, cuanto más golpeaban, más ranas bebés escupía.2

A medida que más y más ranas salían de la rana grande, los egipcios se enojaban y perdían el control de sí mismos, a pesar del daño creciente que estaban causando.



Por Eliyahu BaYona

**Director Shalom Haverim** 

Expresar enojo no solo lastima a los demás sino que destruye a la persona que expresa enojo.

Cuando la ira estalla brevemente, en lugar de abrir la boca o actuar, si pudiéramos hacer una pausa de uno o dos minutos y respirar, todo el incidente podría desvanecerse, como una nube pasajera.

**Piojos**: Esta fue la primera plaga que los magos egipcios no pudieron replicar,3 lo que los obligó a reconocer que la plaga fue iniciada por "el dedo de Di-s".4

Di-s orquesta el mundo y pone en nuestro camino a cada persona difícil que encontramos.

En lugar de desesperarnos o sentirnos atacados o provocados, debemos recordar que Di-s eligió que tuviéramos estas interacciones para aprender la mejor manera de manejarlas con dignidad, gracia y cortesía.

**Animales salvajes**: esta plaga consistió en una "mezcla salvaje" de animales, serpientes y escorpiones.5

La mezcla divinamente impuesta de bestias salvajes podría haber llevado al pueblo judío a creer que Di-s estaba a favor de las mezclas,6 pero al mismo tiempo Él también "apartó la tierra de Goshén, donde mora mi pueblo, para que no haya allí ninguna bestia dañina"7.

Las mezclas de animales salvajes pueden enseñarnos que, como judíos, incluso cuando nos adentramos en el mundo más amplio de valores mixtos y límites borrosos, nunca debemos concluir que Di-s favorece la mezcla con ideas, ideologías e "ismos" que son extraños. a la Torá.

Di-s quiere que nosotros y nuestros valores permanezcan distintos del resto de la humanidad.

**Enfermedad del ganado**: Si bien la Torá nos dice que "todo el ganado de Egipto murió",8 Rashí explica que solo el ganado egipcio que quedó afuera, "en el campo", murió.

Los egipcios podrían haber evitado el daño simplemente llevando a sus animales adentro.

El iasidismo enseña que tenemos dos almas: una animal y una Divina.9

A lo largo del día, y especialmente en situaciones difíciles, debemos recordar "traer" nuestras almas animales, que reaccionan fuertemente.

Por ejemplo, cuando nos sentimos atacados, nuestros instintos de lucha o huida pueden influenciarnos para expresarnos de maneras desagradables o combativas que aumentan y empeoran los conflictos.

En lugar de dejar salir nuestro animal interior, para "volverse loco", podemos reducir la velocidad, hacer una pausa y mostrar moderación.

**Forúnculos**: Moisés puso en marcha la plaga de los forúnculos tomando un puñado de hollín de un horno extinguido y lo empujó hacia el cielo tan alto que las cenizas alcanzaron el trono de gloria de Di-s antes de volver a caer sobre cada persona y bestia en Egipto para crear forúnculos.10

El hecho de que una pequeña cantidad de hollín lograra extenderse por toda la tierra de Egipto fue milagroso.

Cuando trates de lograr algo, o trates con una persona o situación frustrante, haz tu mejor esfuerzo, pero luego arrójalo hacia el cielo y Di-s hará el resto.

Granizo: El granizo cayó como un relámpago de hielo y fuego.11

Cuando nos sentimos atacados, podemos sentirnos tentados a dar una respuesta gélida. En lugar de ceder a los instintos destructivos que seguramente empeorarán y escalarán los intercambios tensos, intentemos conectarnos con nuestra calidez y comprensión internas y elijamos comunicarnos con cortesía, amabilidad y amor.

Por otro lado, también hay momentos en los que necesitamos moderar nuestra respuesta apasionada y acalorada con el hielo de la frialdad, deteniéndonos y considerando nuestra respuesta con serenidad.

**Langostas**: Las langostas en hebreo son Arbé, que significa destrucción, pero las letras son similares a *harbeh*, que significa abundancia o generosidad.12

Al mirar nuestras vidas, ¿nos enfocamos en lo negativo en lugar de lo positivo?

¿Nos enfocamos en nuestros desafíos o dificultades?

Desde *arbeh*, podemos elegir ver lo bueno y ajustar nuestras actitudes, replantearnos y ver la abundancia y la generosidad.

**Oscuridad**: "Nadie podía ver a su hermano, ni nadie podía levantarse de su lugar por un período de tres días; pero para los Hijos de Israel, había luz en sus moradas". 13

Najmanides enseña que la oscuridad para los egipcios no era solo una ausencia de luz sino "una niebla opaca que extinguía todas las llamas, de modo que los egipcios ni siquiera podían usar lámparas..."

Sin embargo, la luz en los hogares judíos permaneció encendida.

Cuando nos sentimos "en la oscuridad" o confundidos acerca de cómo manejar una situación difícil, siempre tenemos la luz de la Torá disponible para iluminar y aclarar nuestro próximo curso de acción.

**Matanza del Primogénito**: "Él [Di-s] saldrá en medio de Egipto para hacer morir a todo primogénito en la tierra".14

La muerte de tantos animales y tantas personas, desde el primogénito del Faraón hasta el primogénito la sierva—sucedió al mismo tiempo, pero Di-s protegió la vida del pueblo judío.

Di-s protege a Su pueblo.

Él nos ama y nos aprecia mucho más allá de nuestra imaginación.

Di-s está siempre cerca de nosotros, extendiendo Su amorosa, cariñosa y reconfortante presencia, apoyo y supervisión.

Al recordar las plagas, recordamos que Di-s creó la naturaleza, sobre la cual Él siempre puede levantarse para crear milagros inesperados en nuestras vidas.

Cada vez que sentimos que necesitamos ayuda o reservas adicionales de fuerza, recurrimos a Él para que nos ayude.

Mientras continuamos esforzándonos por convertirnos en recipientes para recibir las bendiciones de Di-s, al mismo tiempo, podemos hacer una pausa, dar un paso atrás y saber que Él puede trabajar fuera de la naturaleza para darnos lo que necesitamos.

NOTAS AL PIE 1. Éxodo 7:7 2. Rashi citando el Talmud (Sanedrín 67) 3. Éxodo 8:14 4. Éxodo 8:15 5. Rashi, Éxodo 8:17 6. Basado en Likkutei Sichos, Volumen 11, págs. 22 a 33, como se explica en Gutnick Chumash, pág. 391, en "La última palabra". 7. Éxodo 8:18, Rashi, Éxodo 8:19 8. Éxodo 9:6 9. Tania, Capítulo 2. 10. El Midrash dice, Shemot, pág. 73 11. Éxodo 9:23 12. Shelah HaKodesh. 13. Éxodo 10:23 14. Éxodo 11:4.

16

## Por qué un Judío No cree en Jesús? #19

LA DISPUTA DE BARCELONA. CETRO DE JUDÁ

Dialogos del Rabbai Moshe y el Talmid Akiva





**Director Shalom Haverim** 

**RABAI MOSHE**. - Quieres que sigamos con el tema del gobierno de Juda sobre Israel?

**AKIVA**. - Claro que si, Rabbai Moshe. Eso esta muy interesante.

RABBAI MOSHE. - Bien. En estos momentos del debate, otro de los Frayles presentes toma parte en la discusion indicando que efectivamente el versiculo sobre que el cetro no se apartara de Juda informa que la monarquia no se interrumpira para siempre asi haya interrupciones momentaneas, aunque al ver que estaba poniendose de acuerdo con lo que el Judio Najmanides decia, decidio cambiar su posicion, argumentando que el no habia ratificado nada "ya que setenta anos en el exilio en Babilonia es un lapso muy corto y muchos [judios] habia entre ellos que aun recordaban el primer Templo, como lo declara el libro de Esdras; pero ahora ustedes estan mas de mil anos sin monarquia; esto se llama eliminacin total, ya que en el lenguaje local esto se llama 'vacare'o 'anular"



17

**AKIVA** - Y el sabio Naimanides no hizo nada por quitarse de

**RABBAI MOSHE**.- Najmanides siempre sostuvo una postura humilde aunque la de un sabio. Inmediatamente el le replico: "Ahora tu te arrepientes y reconoces que el termino 'eliminacion' no correspon de aplicarlo a algo que retoma; no obstante, no hay diferencia para lo expresado por el profeta entre un lapso de tiempo pequeno o extenso.

Ademas, los periodos de tiempo que yo mencione fueron extensos.

Nuestro patriarca Yaakov no solo prometio a Juda que tendria gobierno y legislador sobre su propia tribu, sino que le pertenece la monarquia sobre todo Israel, como se declara 'Tu eres Juda, tus hermanos te reconoceran...'.

Leemos tambien 'Porque Juda fue mas fuerte que sus hermanos y de el procede un lider...'; no obstante, se anulo la monarquia sobre todas las tribus de Israel despues de la muerte del rey Salomon, como se declara: 'No hubo monarquia despues de la casa del rey David sino sobre la tribu de Juda unicamente".

Segun lo anterior, es claro que el profeta solamene dijo que no se anularia la monarquia totalmente; por lo tanto, durante el periodo del exilio no se puede denominar ni "eliminacion", ni anulacion" [sino interrupcion], ya que no ocurrio por culpa de Juda, sino por el comportamiento del pueblo, ya que el profeta no prometio a Israel que no marcharia al exilio".

## COMENTARIO A LA HAFTARÁ

## Ezequiel 37 Lo que dicen los huesos secos

La visión de Ezequiel en el valle de los huesos es una de las más famosas de la Biblia

La visión del valle de los huesos secos (Ezequiel 37), que leemos en medio de Pésaj, es famosa por su promesa de resurrección y esperanza.

Pero la palabra de Dios tiene profundidades y matices.

Veamos qué más nos dice la visión de Ezequiel.

El profeta se dirige a los huesos en nombre de Dios, diciéndoles que ellos recibirán Su espíritu y vivirán, y que Dios les proveerá con tendones, carne y piel.

En la licitación de Ezequiel, los huesos se contraen en la vida y se unen. Las extremidades esqueléticas ruedan y se reagrupan, los tendones se entrelazan alrededor de ellos, la carne brota y las hojas de la piel se deslizan por los cuerpos.

Pero el valle todavía está a la sombra de la muerte. Los cuerpos son enteros, pero permanecen quietos, fríos y quietos.

Así que Dios le dice a Ezequiel que llame al espíritu "de las cuatro direcciones del mundo".

El espíritu viene sobre ellos y se levantan como un "ejército muy, muy poderoso". Y, para que no pensemos que este es sólo un grupo extraño que podemos ver y admirar, Dios dirige el mensaje a casa: "¡Hijo de hombre, estos huesos son toda la casa de Israel!"

Mirémonos en el espejo de la profecía de Ezequiel.

El prerrequisito para alcanzar la nacionalidad judía cumplida, al parecer, es este espíritu misterioso.

Sin ella, somos una nación de cadáveres. Con él, somos una fuerza colosal, imparable.

El espíritu no es algo que viene del cielo.

A Ezequiel se le dice que lo convoca "de las cuatro direcciones del mundo".

La sugerencia podría ser que el espíritu se ha disipado de algún modo de los cuerpos muertos en la visión - desde nosotros hacia el mundo.

Necesitamos recuperarlo. ¿Pero, qué es esto?

El profeta Isaías nos da otra visión del espíritu de Dios:

"Que mi espíritu que está sobre vosotros y las palabras que he puesto en vuestra boca, nunca se aparten de vuestra boca y de la boca de vuestra descendencia" (59: 21).

#### PARASHA PESAJ SHABAT JOL JAMOED 5784

El espíritu de Dios está de alguna manera aliado a Su palabra.

Podemos quizás entender esto más profundamente recordando que la palabra hebrea para el espíritu, Rúaj, también significa viento.

Un espíritu es algo que se mueve como el viento, y, si lo permitimos, puede llevarnos en alto.

La profecía de Isaías nos recuerda que nunca debemos abandonar la palabra de Dios y dejarnos llevar por ella.

Esto nos permite comprender mejor la visión del espíritu que converge en los huesos.

Ezequiel tiene una visión del pueblo judío hecho físicamente completo, tal vez incluso establecido en su patria con todos los adornos de la estadidad, pero carente de un espíritu porque ese espíritu ha viajado a los cuatro rincones del mundo y no está dentro de nosotros. Y en esto, Ezequiel habla a nuestra generación de una manera agresiva.

Para estar seguro, dice Ezequiel, el pueblo judío ha extendido el espíritu de Dios por todas partes.

Somos bendecidos con muchos grupos dedicados y valientes y los individuos que se han tomado en sí mismos para difundir y divulgar el espíritu judío, creando un viento de cambio en el mundo.

Tenemos grupos judíos que abordan el racismo, la falta de vivienda, el cambio climático, la pobreza, los prejuicios religiosos, la injusticia.

Hemos tomado el poder motriz del judaísmo y lo hemos extendido en el mundo.

Estos son logros maravillosos.

El alcance de los judíos era impensable hace 300 años, cuando nuestros antepasados estaban muy presionados para alimentar y vestir a sus familias, y las paredes del ghetto proyectaban largas sombras sobre nosotros.

Estas personas han demostrado que, a pesar de siglos de experiencias deshumanizantes, todavía podemos ejercer una excepcional influencia humanizadora en el mundo.

Pero esta obra, necesaria y valiosa aunque indudablemente sea, no representa la suma total del judaísmo.

Se supone que es una expresión y un complemento del espíritu de la Torá dentro de nosotros.

Si el espíritu que compartimos tan fácilmente no se mueve dentro de nosotros también, entonces por toda la vida que esparcimos en el mundo, en última instancia perderemos nuestro judaísmo, funcionando como humanistas tal vez pero no como judíos.

Por mucho que anhelemos cruzar la escena mundial y curar los males de nuestros semejantes, debemos esforzarnos por mejorar a nosotros mismos, enderezando celosamente los errores y corrigiendo inconsistencias en nuestros propios mundos internos.

A falta de eso, el ejército judío se disipará y perderá su espíritu, vacilará y fracasará en su intento de hacer el bien.

Este precioso espíritu es difícil de describir debido a su privacidad.

No necesita sitios Web ni folletos.

Viene en formas que incluso el siglo XXI tiene dificultades para comprender: la quietud que desciende cuando la pantalla del ordenador se oscurece y las velas de Shabat brillan; La lágrima que brota de un ojo en Yom Kippur; Una cocina llena de comida kosher porque comer es una de las maneras en que mostramos nuestro amor por Dios; Un par de tefilín que son aburridos con el uso, pero brillan con santidad de todas las oraciones que se han dicho con ellos - estas son algunas de las formas que el espíritu toma como se mueve dentro de nosotros.

El mensaje de Pésaj de Ezequiel complementa perfectamente la historia del Éxodo. Cuando nuestros antepasados salieron de Egipto en triunfo y marcharon hacia la Tierra Prometida, debieron haber sido una vista impresionante, una caravana de dos millones de personas caminando por detrás del pilar de nubes de Dios.

Podemos ir allí de nuevo, dice Ezequiel. Podemos redescubrir el idealismo de esos primeros pasos a través del suelo del desierto y convertirnos en un "ejército muy poderoso", colosal y magnífico, sanando a la humanidad y abriendo una nueva época de esperanza y santidad.

Por Rabí David Lister rabino de la Sinagoga Edgware United

Escrito y Recopilado por: Rabino Yaakov Asher Sinclair de la Organización Ohr Somayach de Israel y Monsey. Editado por el Maestro y Periodista Eliyahu BaYonah, Director de la Organización Shalom Haverim de Monsey, New York. Email: eliyahubayonah@gmail.com